φυλετικά ἀρχέτυπα, ὅλα τίθενται κάτω ἀπό τό ὕδιο νυστέρι πού τεμαχίζει τήν σάρκα τῆς Δεληγεώργη. Δέν εἰναι εῦκολο νά λειτουργήσει ὁ λόγος τῆς γυναίκας, ἕνας λόγος συνυφασμένος μέ τήν αἴσθηση τοῦ σώματος, ὅταν ἡ γλώσσα καί ὁ πολιτισμός ἔχουν ἀρσενική καταγωγή. Κι ὅμως, μέ τό δεύτερο αὐτό βιβλίο, ἡ ᾿Αλεξάνδρα Δεληγεώργη κατόρθωσε νά μεταγγίσει στό γραπτό της, τόν ἡχο τῆς πανάρχαιης κραυγῆς πού συνοδεύει κάθε γέννηση ἤ θάνατο. Ὁ θρῆνος τῆς μυθικῆς Νιόβης, ἀλλά καί ὁ θρῆνος τῆς σύγχρονης ἑλλαδικῆς κοινωνίας.

10-25.2.78

'Αλέξης Ζήρας

## θέατρο

#### -κήδειος

Ο ανθρωπος γυρευει να επιστρεψει στην αρμονια της μητρας-φυσης και στη σιγη της μοναδας του Πυθαγορα;

Το θεατρο εχει φτασει στο τελος του. Ο λογος πια σ' αυτο δεν ειναι συνεπεια εσωτερικης πληροτητας αλλα κενοτητας. Ποιος μπορει σημερα να αντεξει την βια των ερωταποκρισεων, τον πλατιασμο του λογου, αλλου ενος μεσου κυριαρχιάς των ανδρων;

Το θεατρο εφτασε στην σιγη, στην ακινησια, νεες μορφες που να δινουν λυση στο «πραγματικο προβλημα της τεχνης, που ειναι προβλημα μορφης», καθως δηλωνει ο Οττο Ρανκ, δεν υπαρχουν.

Θα επιστρεψουμε στην αρμονια της φυσης, παυοντας την προσπαθεια για αναζητηση του τελειου παρα μεσα σ' αυτη.

Ο θεατρικός λόγος εφτασε στην τελειοτητα του στο θεατρό της κλασικής Αθηνας, υστερα από την νική του φαλλου. Ο λόγος χειριζεται από τους ανδρες, που απομακρυνόνται όλο και περισσότερο από την φυσημητρα. Ο ρόλος της γυναικάς φυσικά ειναι κατατερός και συχνά αναγκάζεται γι' αυτό να επαναστάτησει, η όταν το κανει παλι στην κωμωδια δεν ειναι τιπότε αλλό παρα προειδόποιηση του Αριστόφανη πως οι ανδρες πρεπει παλι να βρουν το υψός τους γιατι κινδυνεύουν. Στο πανθεό τους πρώτη θέση έχουν οι ανδρες-θεοι εξευγενισμένοι πια να μη θυμιζουν την Ανατόλη-μητρα.

Στην αναγεννηση ο λογος παλι βρισκεται σε μεγαλη ακμη στα χερια ανδρων στους οποιους αλλωστε στηριζεται ολη η μεταμορφωση της Ευρωπης. Εδω η γυναικα εχει καπως καλυτερη θεση γιατι της αναγνωριζεται ο ρολος της μητερας-μητροτητας σαν συνεπεια της γεννησης απο αυτη του Χριστου, αρσενικου και αυτου.

Φτανοντας στη σημερινη κατασταση βλεπουμε πως ο θεος καταργηθηκε πια απο τους ιδιους τους ανδρες, καταρευσε το τελειο ειδωλο τους. Επαψε ετσι το πρωτυπο να υπαρχει. Η γυναικα τωρα αναγνωριζεται βουβα, αφου για τον ανδρα τιποτε πια δεν εχει αξια, ειναι θυμα του ιδιου του εαυτου και της φυσης που τον γεννησε. Ετσι δεν υπαρχει λογος να θεωρει τον εαυτο του ανωτερο απο την γυναικα.

Ετσι και ο λογος εφτασε στο τελος του, αφου υπηρχε χαρις στον αφεντη-του ανδρα.

Στον αιωνα μας οι πρωτες επιθεσεις κατα του λογου αρχισαν απο την αρχη του. Φουτουριστες με το «παρολ ιν λιμπερτα», οπου ζητουσαν να καταργησουν το επιρρημα, το επιθετο, δεν ηθελαν καμια συνταχτικη αυστηροτητα. Οι ντανταϊστες ζητουσαν την εσωτερικη αλχημεια της λεξης, «θα πρεπει να φτιανουμε δικες μας απολυτως προτασεις που να ανταποκρινονται μονο στον δικο μας εσωτερικο κοσμο».

Αυτα ολα δεν ειχαν ιδιαιτερα αποτελεσματα, αλλα χρησιμεψαν για την αρχη ενος προβληματισμου. Οι ντανταϊστες φτιαξανε τα αυτοματα ποιηματα θελοντας να δειζουνε πως ο λογος, συνεπεια της κοινωνικης ζωης ειναι οπως και αυτη σε φοβερη, αλογη, ασυναρτητη κατασταση.

Στους σουρεαλιστες ο λογος αναγνωριζεται σαν την «χειροτερη συμβατικοτητα». Γι' αυτους η γλωσσα ειχε εξαντληθει.

Ομως για να ειμαστε στο θεατρο φτανουμε στον διαγραμμενο σουρεαλιστη Αντονεν Αρτω. Αυτος καταργει τον λογο στο θεατρο για πρωτη φορα γραφοντας το μανιφεστο του. Βεβαια στο μανιφεστο διατυπωνονται σημαντικοτατες αλλες αποψεις, αλλα το κυριοτερο ειναι η καταργηση της γλωσσας και «η αντικατασταση της απο μια αλλη, κατι μεταξυ χειρονομιας και διαλογισμου. Αυτη η γλωσσα δεν μπορει να οριστει παρα μονο απο τις δυνατοτητες της για δυναμικη εκφραση στο διαστημα». Παρακατω λεει πως δεν υπαρχει προβλημα αν θα καταργησουμε την ομιλουμενη γλωσσα και θα δοσουμε μονο λεξεις με την σπουδαιοτητα που εχουν περιπου στα ονειρα. Εν τω μεταξυ πρεπει να βρεθουν νεα μεσα για καταγραφη αυτης της γλωσσας, ειτε αυτα ανηκουν σε μια μουσικη αντιγραφη η σε καποιο ειδος κωδικα».

Ο Αρτω γυρευει να μαγνητισει με το σωμα, την εκφραση τις μεταφυσικες εικονες, εμπνευσμενος απο τα ανατολικα μυστηρια τους μαγικους χορους και ειναι το μαγικο και μεταφυσικο που τον τραβα, τα ονειρα που «αν δεν τα εκφρασει θα εχει αποτυχει». Ο ψυχαναλυτης Αλλεντυ χαρακτηριζει περιφρονητικα τον Αρτω ομοφυλοφιλο, δεν μπορει πια να τον βοηθησει γιατι ο τελευταιος δεν αποδεχεται την ψυχαναλυση. Ομως ο γιατρος σκεφτεται αραγε πως ενας ομοφυλοφιλος αποφευγει την γυναικεια μητρα και ψαχνει ενα θεατρο εμπνευσμενο απο την ανατολημητρα ολων μας. Γυρευει να γυρισει πισω στην αφετηρια του. Εδω πρεπει να πει κανεις πως ο Αρτω καταγεται απο την Τουρκια.

Το θεατρο του ειχε λιγες αμεσες επιδρασεις παρολο που το γεγονος της τρελας του αναψε την φαντασια πολλων ρομαντικων του θεατρου. Ομως γινεται σιγα-σιγα συνειδηση πως ο λογος στο θεατρο μπαινει σε δευτερη και τριτη θεση.

Η γλωσσα περιφρονειται στον Μπεκεττ αφου η ιδια πρωτη περιφρονει και ξευτιλιζει τους ηρωες του. Το παραλογο-αδιεξοδο γεννημα της απελπισιας των συγγραφεων καταργει τελικα τελειως την γλωσσα και την κινηση. Στην «αναπνοη», εργο γραμμενο το 1969 για το εργο του Κεν Ταϊναν (Tynan) «Ω Καλκουτα», δεν υπαρχει παρα μια κραυγη. Το εργο κρατα 35 δευτερολεπτα. Η απελπισια της γεννησης κυρια αιτια του θεατρου αυτου. Δεν υπαρχει πια μεταφυσικη, δεν υπαρχει το ανδρικο προτυπο, ο θεος. Με απογνωση αναγνωριζουν οτι ειναι καταδικασμενοι να επιστρεψουν εκει απο οπου ξεκιγησαν. Οι νεοι φιλοσοφοι του Παρισιου φωναζουν τωρα τελευταια πως πρεπει να γυρισουμε πισω στη μεταφυσικη για να ελπισουμε πως θα ζησουμε χωρις αγχος.

Ομως στον Μπεκεττ η απογνωση ειναι βαθια. Το αδιεξοδο του ειναι αυτο που ο Καμυ περιγραφει στο «Ο Μυθος του Σισυφου», αυστηρο, φρικιαστικο. Απολυτη απουσια θεου, ελπιδας. Ο Μπεκεττ σκεφτοτανε σαν να μην περασε ποτε παιδικα χρονια. Σαν να συνειδητοποιησε αμεσως «το τραυμα της γεννησης» του και αρχισε να υποφερει. Γι' αυτον το στυλ γραψιματος, αυτη η ματαιοτητα, δεν ηταν παρα «γραβατα γυρω στον καρκινο του λαιμου». Ο Μπεκεττ αφου εξαντλησε τον λογο στα μυθιστορηματα του περασε στο θεατρο για να εξαντλησει και την εικονα και την κινηση. Οταν ο Εστραγγον λεει πως «Τιποτε δε γινεται», και ο Βλαντιμιρ απαντα πως «Αρχισε κι αυτος να στριφογυριζει στην ιδια γνωμη», δεν ειναι αποτελεσμα ενος μεμονωμενου κοινωνικου γεγονοτος, παρα φιλοσοφικου κοσμου. Ετσι οι φυλακισμενοι του Σαν Κουεντιν δεν ταραχτηκαν καν οταν ειδαν μεσα στην φυλακη τον «Γκοντο».

Τι θα ηταν σκετος ο λογος στον Μπρεχτ χωρις τη θεωρια για το Επικο θεατρο και την Αποξενωση; Η γλωσσα του Μπρεχτ ειναι χωματενια και οταν διαβαζει κανεις το κειμενο εχει μια στιφη γευση στο στομα. Το θεατρο του ηταν κοινωνικοπολιτικο αμεσα και ο λογος δεν αντιμετωπιστηκε σαν αυτο καθ' αυτο δημιουργημα παρα σαν μεσο του γενικοτερου σκοπου. Ετσι τον χρησιμοποιησε προχειρα στην καθε περισταση. Ομως

# **ΕΚΔΟΣΕΙΣ ΕΓΝΑΤΙΑ** ΣΕΙΡΑ: ΤΡΑΜ/ΛΟΓΟΤΕΧΝΙΑ

έτοιμάζονται Γιάννης Κακουλίδης: Μεσημβρινή 'Απόπειρα 'Αλέξης Ζήρας: 'Ο "Υπνος τῶν 'Ερωτιδέων (β' ἕκδοση) Τάσος Δενέγρης: Τό Αίμα τοῦ Λύκου Γιώργος Χρονας: Βιβλίο 1/Οι Λάμπες (β΄ ἕκδοση) Βασίλης Στεριάδης: 'Ο κ. 'Ιβο/Τό 'Ιδιωτικό 'Αεροπλάνο (β' Εκδοση) Γιώργος Μανιώτης: 'Ονειρώξεις Κώστας Λαχᾶς: Πεδίον 'Οσφρήσεως (β΄ ἕκδοση) Πέτρος 'Αμπατζόγλου: 'Ισορροπία Τρόμου (β΄ ἕκδοση) Γιάννης Βατζιᾶς: Η Φάλαινα (β΄ ἕκδοση) Αντεια Φραντζη: Περιπέτεια μιᾶς Περιγραφῆς Μάνος Χατζιδάκις: Μυθολογία (β΄ ἕκδοση) Νίκος Λάζαρης: Ποιήματα Νάνος Βαλαωρίτης: 'Ο "Ηρωας τοῦ Τυχαίου Βασίλης Παπαγεωργίου: Σύγχρονοι Σουηδοί Ποιητές Σωτήρης Κακίσης: Τά Σύρματα Βασίλης Παπαγεωργίου: Παραπράξεις Ζάκ Πρεβέρ: Ἐπιλογή ἀπό τά Paroles καί ἅλλα... (β΄ ἔκδοση) Φράντς Κάφκα: Γράμμα στόν Πατέρα (β΄ ἕκδοση) Λεονίντ Ίλιτς Μπρέζνιεφ: 'Η Μικρή Γή

αυτη η περιφρονηση προς την γλωσσα δεν ηταν η περιφρονηση προς την ιδια την κοινωνια που την χρησιμοποιει; Ετσι στο σημερινο θεατρο ο λογος πια ειναι αγρηστος με τον τροπο που χρησιμοποιειται στην καθημερινη ζωη. Η θεατρικη μορφη εγει γινει γνωστη σ' ολες της τις φασεις. Για ενα διαστημα μας κρατησε η ευγλωτια του Ζενε και τα παραμυθια του. Η γραφικοτητα του Πιντερ, του Οσμπορν, ο θυμος του Χαντκε. Ο λογος κρατιεται με το ζορι. Επιστρεφουμε ολοταγώς στη φυση, στο λαϊκό αυθορμητο πανηγυρι, στα χαππενινγκ του δρομου τα τυγαια. Φυσικα δεν μπορουμε να γυρισουμε πισω. Απλως πρεπει να παραδεχτουμε τον θανατό τους. Τον επερχομένο θανατό τους. Αυτό δεν πρέπει να μας τρομάζει αλλά να αποτελεσει συνειδηση. Η ισοτητα των γυναικων ερχεται οχι σαν αποτελεσμα της δικης των προσπαθειας, αλλα μετα την καταρευση του ανδρικου τελειου που τον οδηγησε στην ειδωλοποιηση της τεγνης και την οποια μονο αυτος την χρησιμοποιουσε μεχρι τωρα.

Ολα αυτα για το πρωτοποριακο θεατρο, που τωρα ειναι στο τελος του. Απο δω και περα πια η εκφραση στο χωρο θα γινει ατομικη υποθεση του καθενα. Ειναι τελος ολοκληρης θρησκειας. Ιδιο τελος που οδηγησε τον Ευριπιδη να γραψει τις Βακχες του. Θα μπορουσε ποτε να γραψει την τραγωδια στην αρχη της καριερας του: Αλλα κανεις δεν προβλεπει σημερα αυτο το τελος ακομη στην Μηδεια του;

Μηπως βρισκομαστε στα προθυρα μιας νεας θρησκειας, η μηπως ο καθενας πια πρεπει να δημιουργησει ενα συστημα για προσωπικη του χρηση;

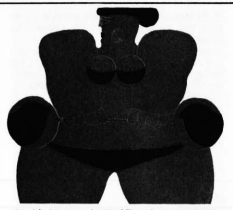
Εμετος. Η μονη διαθεση δυνατη που απομεινε ειναι ενας διαρκης εμετος, ενα ατελειωτο ξερασμα για να βγαλουμε ολα τα σαπια τοσων αιωνων. Παρακαλουνται ολοι οι μεγαλοι μυστες να χωσουν βαθια τα δαχτυλα τους στα λαρυγγια μας. Ζητουμε μια ΑΠΟ-ΚΑΛΥΨΗ.

Βασιλης Παπαγιωργιου

## ζωγραφική

### Φαίδων Πατρικαλάκης

Μέ τήν πρόσφατη ἕκθεση τοῦ Φαίδωνα Πατρικαλάκη ('Αθήνα Γκαλερί «Νέες Μορφές» Θεσσαλονίκη Γκαλερί «Κοχλίας») είχαμε τήν εὐκαιρία νά ἀνανεώσουμε τήν ἐπαφή μα μέ τό ζωγραφικό του ἕργο. 'Ο Φ.Π. ξεκινώντας ἀπό τόν ἑλληνικό ἀρχαϊσμό, τήν τέχνη



τῆς Αἰγύπτου καί τῶν Έτρούσκων καί συγγρόνως βαθιά δεμένος μέ τήν έλληνική λαϊκή παράδοση, τά άναθήματα καί τίς βυζαντινές θρησκευτικές άξίες μετατρέπει άξιοποιώντας διάφορες έπιδράσεις σέ προσωπικά στοιχεία γιά νά φτάσει μέσα ἀπό αὐτά σέ μιά μοντέρνα άντίληψη. Ανθρώπινες μορφές, άνδρικές καί ώς ἐπί τό πλεῖστον γυναικεῖες, πληθωρικές παρουσίες πλασμένες μέ πρωτόγονη άργαϊκή φόρμα, πήλινα λευκά άντικείμενα δουλεμένα μέ φύλλο γρυσοῦ καί παραμένοντας στό πραγματικό τους σγήμα, ξεφεύγουν από τόν τρισδιάστατο γλυπτικό χῶρο καί μεταμορφώνονται σέ νεκρές φύσεις πού μόνο νοηματικά πιά προδίδουν τήν άνθρώπινη ὕπαρξη. Βγαίνοντας από τό κλειστό έσωτερικό διάστημα όπου δούλευε μέγρι τώρα, άναζητα είκόνες καί όράματα άφομοιωμένα άπό τά ταξίδια του μέσα στόν έλληνικό χῶρο.

Καθημερινά άντικείμενα άψυχα ή ζωντανά πού τά διαλέγει και τά δουλεύει σύμφωνα μέ τίς προσωπικές του άνάγκες παίρνουν άλλη έννοια καί λειτουργικότητα στά χέρια τοῦ καλλιτέχνη. Χρυσοί κάνθαροι πού βουίζουν λουλούδια, φτερά, φροῦτα ή νησιά, πουλιά πού κινούνται έλεύθερα μέσα στήν διαφάνεια τῆς ἑλληνικῆς ἀτμόσφαιρας ἤ πού κάποια στιγμή παγιδεύονται άνάμεσα στά σίδερα ένός θανάσιμου κλουβιοῦ. "Αλλοτε γλιστροῦν άπό τόν φάκελλο καί γίνονται άγγελιαφόροι ένός μηνύματος ή σύντροφοι τῆς ἀνθρώπινης μοναξιᾶς. Καί παντοῦ σχεδόν τό καθρεφτάκι πού άντανακλα καί δίνει μιά αἴσθηση πολλαπλότητας στήν ὄψη τοῦ πραγματικοῦ. Ἐτσι προγωρά σέ μιά διερεύνηση τῶν θεμάτων του άνάμεσα σέ διάφορους χώρους μέ στοιχεία άπαραίτητα γιά τήν σύνθεση συμβολικά ή όγι πού ξεπηδοῦν ἀπό τόν συναισθηματικό χῶρο τοῦ ζωγράφου. Μέ τόν χρωματικό πλοῦτο καί τήν άπλότητα τῆς τεγνικῆς, τό ἔργο προδίδει ἕνα πριμιτιβισμό-ναϊβισμό μέ μιά ίδιαίτερη ρομαντική εύαισθησία καί κάποια σουρρεαλιστική διάθεση. "Ολες οί μορφές καί